
118Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

 
Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

 
1Ali Akbarul Falah, 2Dzulkifli Hadi Imawan 

1, 2Universitas Islam Indonesia 
1myelfalah@gmail.com, 2dzulkifli.hadi.imawan@uii.ac.id 

 
Abstrak 

Daulah Umayyah adalah kekhalifahan Islam pertama setelah Khulafaur 
Rasyidin atau kekhalifahan Islam kedua setelah pemerintahan Rasulullah 
SAW. Daulah Umayyah didirikan oleh Muawiyah Ibn Abu Sufyan pada 
tahun 661 M di Damaskus (sebagai pusat pemerintahannya). Setelah 
runtuhnya pemerintahan Umayyah di Damaskus, Daulah Umayyah 
berhasil bangkit dan berkuasa di Andalusia, dengan Abdurrahman al-
Dakhil sebagai khalifah pertama. Dalam proses penulisannya, penulis 
menggunakan metode kualitatif dengan menggunakan sumber literasi 
untuk mengumpulkan data-data yang diperlukan, sedangkan pendekatan 
digunakan adalah pendekatan historis. Penulis menemukan bahwa pada 
mulanya, pemerintahan ini dipimpin oleh seorang amir, namun ketika 
masa pemerintahan Abdurrahman III berubah menjadi khalifah. Ketika 
Islam memasuki Andalusia, negeri ini mengalami kemajuan yang pesat 
baik dari segi peradaban maupun pendidikannya. Hingga melahirkan 
ulama-ulama besar di antaranya Ibn Hazm. 
Kata Kunci: Kontribusi, Peradaban, Andalusia 
 

Abstract 
The Umayyad State was the first Islamic caliphate after the Rashidin 
Khulafaur or the second Islamic caliphate after the reign of the Prophet 
(PBUH). The Umayyad State was founded by Muawiya Ibn Abu Sufyan 
in 661 AD in Damascus (as the seat of its government). After the collapse 
of Umayyad rule in Damascus, the Umayyad State managed to rise to 
power in Andalusia, with Abdurrahman al-Dakhil as the first caliph. In 
the writing process, the author uses qualitative methods by using literacy 
sources to collect the necessary data, while the approach used is a 
historical approach. The author finds that at first, this government was 
led by an amir, but during the reign of Abdurrahman III changed to 
caliph. When Islam entered Andalusia, the country experienced rapid 

myelfalah@gmail.com
dzulkifli.hadi.imawan@uii.ac.id


Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan119 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

progress in both civilization and education. Until giving birth to great 
scholars among them Ibn Hazm. 
Keyword: Contribution, Civilization, Andalusia 
 
1. Pendahuluan 

Setelah kemenangannya dalam pertempuran al-Musharah, 
Abdurrahman Ibn Muawiyah berhasil memasuki Cordova. Ia disebut 
al-Dakhil karena berhasil memasuki Andalusia dan mendirikan 
Daulah Umayyah disana. Pada masa pemerintahannya, Abdurrahman 
memindahkan ibu kota dari Toledo ke Cordova. Hal ini didorong oleh 
berbagai pertimbangan, di antaranya adalah untuk memudahkan 
perkembangan sosial ekonomi. Adapun Wilayah Andalusia 
membentang dari Semenanjung Iberia/Selat Gibraltar di bagian 
selatan sampai Pegunungan Pyreneen di bagian Utara, yang mencakup 
wilayah Toledo, Saragossa, Sevilla, Malaga, dan Cordova. Cordova, 
ibu kota Andalusia menjadi kota yang megah dan pusat peradaban 
Islam di Barat. 

Hal ini dibuktikan dengan semakin majunya kebudayaan dan 
bidang-bidang keilmuan, seperti ilmu kedokteran, ilmu filsafat, 
kesusastraan, kesenian, arsitektur, dan cabang kebudayaan dan ilmu 
pengetahuan lainnya. Kemajuan peradaban Islam pada masa itu telah 
memberikan pengaruh yang besar terhadap Eropa pada abad 
pertengahan. Oleh karena itu, penulis tertarik untuk mengkaji lebih 
lanjut mengenai proses kebangkitan dan perkembangan peradaban 
Islam pada masa Daulah Umayyah di Andalusia. 

Diharapkan dengan mengkaji lebih lanjut mengenai peradaban 
Islam di Andalusia terutama hasil kebudayaannya, baik penulis 
maupun pembaca akan mendapat wawasan yang lebih luas mengenai 
sejarah Islam pada masa itu. Serta faktor-faktor apa saja yang 
menyebabkan runtuhnya Daulah Umayyah di Andalusia. Hal-hal 
tersebut dapat menjadi pendorong semangat kita untuk 
membangkitkan kembali peradaban Islam yang mendunia. 

2. Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan jenis kajian pustaka (library 

research) yaitu suatu jenis penelitian fokus pada bahan-bahan bacaan 
perpustakaan dan studi dokumen saja. Sehingga penelitian ini melalui 
proses serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode 



120Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

pengumpulan data pustaka, membaca, dan mencatat serta mengolah 
bahan penelitian. 

Adapun pendekatan digunakan adalah Pendekatan Sejarah 
(Historis) adalah penelaahan serta sumber-sumber lain yang berisi 
tentang informasi-informasi mengenai masa lampau dan dilaksanakan 
secara sistematis, atau dalam kata lain penelitian yang 
mendeskripsikan gejala tetapi bukan yang terjadi pada saat atau pada 
waktu penelitian dilakukan, dalam penelitian historis ini menjelaskan 
tentang pemikiran Sejarah Islam Andalusia dan Mazhab-mazhab yang 
pernah eksis di Andalusia. 

3. Pembahasan 
a. Sejarah Singkat Daulah Umayyah Andalusia 

Sebelum penaklukan wilayah  Andalusia, Umat Islam telah 
menguasai Afrika Utara dan menjadikannya sebagai salah satu 
wilayah dari dinasti Umayyah yang berpusat di Damaskus, Secara 
keseluruhan wilayah Afrika Utara ditaklukkan pada masa Khalifah 
Abdul Malik (685-705 M).1 Penaklukan itu di bawah pimpinan 
pasukan Musa bin Nushair. Perjuangan pasukan tidak terhenti di situ, 
mengetahui terdapat daratan di semenanjung Iberia (Spanyol) di 
bawah kontrol penuh raja Gotic, lalu Musa bin Nushair 
memerintahkan panglimanya Thariq bin Ziyad untuk menyerang 
kerajaan Gotic, dan kemenangan di pihak pasukan Islam dan 
menduduki daerah tersebut di bawah pemerintahan di Maghrib. 

Awal mula penaklukan kondisi wilayah yang dikuasai belum 
pada posisi aman, menghadapi banyak pemberontakan dari wilayah 
sekitar. Namun kaum muslimin ahli dalam peperangan dan 
pemerintahan semenanjung Arab berdatangan dan memasuki wilayah 
Spanyol yang telah ditaklukkan oleh pasukan Islam, mulailah masa 
baru bagi sejarah Spanyol. Bangsa Spanyol menyambut gembira 
kedatangan kaum muslimin untuk melepaskan diri dari kezaliman dan 
kesewenang-wenangan yang dilakukan oleh para raja Ghotic yang 
dahulu. Oleh karena itu, kita dapat melihat kegembiraan bangsa 
Spanyol dengan masuknya pasukan Islam dan banyak dari mereka 

                                                           
1Irwan Supriadin J, “Kontribusi Umayyah Andalusia dalam Pengembangan Ilmu 

Pengetahuan,” FiTUA: Jurnal Studi Islam, 4 Agustus 2020, 227–28, 
https://doi.org/10.47625/fitua.v1i2., hlm. 273 



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan121 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

masuk Islam ketika melihat keadilan dan kebenaran agama ini, serta 
suri teladan yang ditunjukkan oleh para pemimpinnya.2 

Kehadiran Islam di tanah Spanyol menjadi spirit baru bagi 
penduduk Spanyol untuk memeluk agama Islam, sehingga setelah 
bertahun-tahun lamanya, banyak penduduk Spanyol yang masuk 
Islam. Banyak pernikahan terjadi antara bangsa penakluk dengan 
penduduk Spanyol, Dari situ, muncullah generasi baru yang terbentuk 
dari fenomena tersebut, yang mempunyai keturunan langsung dari 
penduduk asli.3 

Meskipun Andalusia telah ditaklukkan dan banyak yang 
memeluk agama Islam, namun stabilitas politik negeri Spanyol pada 
waktu itu belum tercapai secara sempurna karena adanya gangguan-
gangguan yang masih terjadi, baik yang datang dari dalam maupun 
dari luar.4 Karena seringnya terjadi konflik maka dalam periode ini 
Islam Spanyol belum melakukan pembangunan di bidang peradaban 
dan kebudayaan. Periode ini berakhir dengan datangnya Abd Rahman 
al-Dakhil ke Spanyol tahun 755 M.5 

Pada tahun 750 Daulah Umayyah yang berpusat di Damaskus 
runtuh dengan kematian Mirwan II, membentuk Daulah Abbasiyah 
yang berpusat di Bagdad. Kepala wilayah Andalusia kemudian 
mengakui kekuasaan Abbasiyah. Runtuhnya Dinasti Umayyah di 
Baghdad sebagai pusat pemerintahan oleh Dinasti Abbasiyah, lalu 
seluruh keturunan Bani Umayyah dibunuh, kecuali Abd al-Rahman 
bin Mua'wiyyah bin Hisham bin Abd al-Malik.6 Ia lolos dari 
pengejaran dan pembunuhan. Abdurrahman datang ke Spanyol, 

                                                           
2Fathi Zaghrut, An-Nawazil Al-Kubra fi At-Tarikh Al-lslami diterjemahkan oleh 

Masturi Irham & Malik Supar dengan judul Bencana-bencana Besar dalam Sejarah 
Islam, vol. I (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2014), hlm. 522 

3Zaghrut, I : 523 
4Refileli Refileli, “Peradaban Islam di Andalusia (Perspektif Sosial Budaya),” 

Tsaqofah dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan dan Sejarah Islam 2, no. 2 (25 Desember 
2017): hlm. 155, https://doi.org/10.29300/ttjksi.v2i2., hlm. 713 

5M Dahlan, “Islam Di Spanyol dan Sisilia,” t.t., hlm. 68 
6Dalam tulisan Intan Hafidhatun Nisaa‟ menyebutkan bahwa Abdurrahman 

Mu‟awiyah bin Hisyam bin Abdul malik bi Marwan bin Hakam bin Abu „Ash bin 

Umayyah bin Abdul Syams memiliki beberapa gelar yaitu ad-Dakhil berarti penakluk 
dan sukses masuk wilayah Andalusia, Shaqru Quraisy (Rajawali Quraisy) karena ia 
keturunan Arab Quraish berhasil melewati padang rintangan hingga masuk wilayah 
Andalusia, Shaqar Bani Umaiyyah (Rajawali Bani Umayah) dan juga diberi gelar al-
Awwal karena ia orang pertama Bani Umayyah yang mempersatukan dan menundukkan 
wilayah Umayyah. 



122Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

setelah mengembara selama lima tahun di Palestina, Mesir dan Afrika, 
dan akhirnya dia sampai di Geuta. Dia diberi perlindungan oleh 
seorang bangsa Barbar, keluarga pamannya dari pihak ibu. Kemudian 
dia mengutus pelayannya, Barbar, supaya berunding dengan orang-
orang Syiria di Spanyol.7 Kehadiran Abd al-Rahman di Andalusia 
yang kemudian dapat mempersatukan suku-suku Arab di Andalusia. 

Abdurrahman I disebut juga Al-Dakhil, menunjukkan 
kekuatannya untuk mengatasi kesulitan dan ancaman dalam hidupnya. 
Abdurrahman I, juga mendapat julukan Shaqar Quraisy, yang berarti 
Elang kaum Quraisy.8 

Dalam tahun 755 Masehi Baddar menghubungi di Spanyol 
tokoh-tokoh Yemenites, yang pada waktu itu bersaingan ketat dengan 
Mudarites untuk menguasai Spanyol. Waktu tokoh-tokoh itu 
mendengar, bahwa seorang pangeran (amir) Daulah Umayyah masih 
hidup di Afrika Utara, mereka mengundangnya untuk menolong 
mereka dalam perang melawan Mudarites. Abdurrahman 
menyeberangi selat Jabal-Tharik dan memasuki kota Algeciras, 
Spanyol, dalam bulan September 755. Tanggal 8 Maret 756 
Abdurrahman diangkat sebagai Amir di suatu Musholla di Archidona, 
ibu kota distrik Malaga, tetapi pemimpin-pemimpin lain di Spanyol, 
Yusuf bin Abdurrahman bin Habib dan Sumayl, tidak langsung rela 
untuk mengakui Abdurrahman sebagai Amir baru. Pada tanggal 15 
Mei 756, kebetulan hari Jumat, Abdurrahman menaklukkan Cordoba. 
Pada masa itu Cordoba dalam penguasaan Yufuf al-Fihri. Atas 
penaklukan Abdurrahman I (ad-Dakhil) diberi gelar sebagai Amir 
Korodoba. Abdurrahman menolak untuk tunduk kepada kekhalifahan 
Abbasiyah yang baru terbentuk, karena pasukan Abbasiyah telah 
membunuh sebagai besar keluarganya.9 

Abdurrahman I mendirikan pemerintahan Bani Umayyah di sana 
tahun 756-1031 Masehi, di sanan ia akan mendirikan emirat Umayyah 

                                                           
7Irwan Supriadin J, “Kontribusi Umayyah Andalusia dalam Pengembangan Ilmu 

Pengetahuan,” FiTUA: Jurnal Studi Islam, 4 Agustus 2020, 228, 
https://doi.org/10.47625/fitua.v1i2., hlm. 273 

8Ahmad Fuad Basya, Al-Atha’ Al-Ilmi li Al- Hadharah Al-Islamiyyah wa Atsaruhu 
Fi Al-Hadharah Al-Insaniyyah diterjemakan oleh Masturi Irham dan Muhammad Aniq 
dengan judul Sumbangan Keilmuan Islam pada Dunia (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 
2015), hlm. 50 

9Siti Zubaidah, Sejarah Peradaban Islam (Medan: Perdana Publishing, 2016), hlm. 
116 



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan123 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

jauh dari jangkauan Abbasiah yang akan bertahan hampir selama 300 
tahun.10 Bani Umayyah mampu mencapai puncak kejayaannya pada 
masa pemerintahan Abdurrahman At-Tsani antara tahun 822-852 M. 
Tepatnya ketika ia menginstruksikan transformasi berbagai warisan 
pemikiran Yunani, Persia, dan India yang dikuasai Bani Abbasiyah ke 
Cordova dan menempatkan Andalusia sebagai pesaing utama 
pemerintahan Bani Abbasiyah dalam bidang kemakmuran, kemajuan 
peradaban dan ilmiah. Kemajuan ini merupakan nutrisi penting bagi 
kebangkitan bangsa Eropa modem hingga abad keenam belas 
Masehi.11 

Selama satu setengah abad berikutnya, keturunannya 
menggantikannya sebagai Amir Kordoba, yang memiliki kekuasaan 
tertulis atas seluruh Al-Andalus bahkan kadang-kadang meliputi 
Afrika Utara bagian Barat. Pada kenyataannya, kekuasaan Amir 
Kordoba, terutama di daerah yang berbatasan dengan kaum Kristen, 
sering mengalami naik-turun politik, itu tergantung kecakapan dari 
sang Amir yang sedang berkuasa. Amir Abdullah bin Muhammad 
bahkan hanya memiliki kekuasaan atas Kordoba saja.12 

Cucu Abdullah, Abdurrahman III, menggantikannya pada tahun 
912 M, dan dengan cepat mengembalikan kekuasaan Umayyah atas 
Al-Andalus dan bahkan Afrika Utara bagian Barat. Pada tahun 929 M 
ia mengangkat dirinya sebagai Khalifah, sehingga keamiran ini 
sekarang memiliki kedudukan setara dengan kekhalifahan Abbasiyah 
di Baghdad dan kekhalifahan Syi‟ah di Tunis.

13 
b. Mengenal Daulah Umayyah Andalusia dan Peradaban yang 

dibangun 
Orang-orang Turki yang menyebar ke dataran Asia Tengah tak 

menyongsong peradaban Islam lewat penaklukan, tetapi melalui 
migrasi ke jantung dunia Islam pada 800-an dan 900-an. Era 

                                                           
10Firas Alkhateeb, Lost Islamic History: Reclaiming Muslim Civillisation from the 

Past diterjemahkan oleh Mursyid Wijanarko dengan judul Sejarah Islam yang Hilang, 
Menelurusir Kemali Kejayaan Muslim pada Masa Lalu (Yogyakarta: Bentang, 2014), 
hlm. 86 

11Basya, Al-Atha’ Al-Ilmi li Al- Hadharah Al-Islamiyyah wa Atsaruhu Fi Al-
Hadharah Al-Insaniyyah diterjemakan oleh Masturi Irham dan Muhammad Aniq 
dengan judul Sumbangan Keilmuan Islam pada Dunia, hlm. 50 

12Zubaidah, Sejarah Peradaban Islam, hlm. 116 
13Zubaidah, hlm. 116 



124Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

penaklukan militer Muslim telah berhenti selamanya. Tetapi, era 
penaklukan intelektual muslim siap dimulai.14 

Ketika Daulah Umayyah berkuasa di Andalusia, keadaan sosial 
budaya di sana menunjukkan kemajuan yang pesat. Hal tersebut tidak 
lepas dari usaha para khalifah yang melakukan pembangunan secara 
besar-besaran guna mendorong kemajuan peradaban bangsa. 
Kemajuan tersebut mencakup aspek-aspek kehidupan seperti 
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, kesenian dan musik, 
filsafat, astronomi, kedokteran, arsitektur, dan lain sebagainya. Selain 
itu, Daulah Umayyah II dengan segala kemajuan peradabannya 
menjadi babak baru dalam sejarah peradaban Islam di Eropa. Hal 
tersebut juga memberikan dampak yang signifikan kepada daerah 
Eropa di sekitar Andalusia. Kekuasaan Daulah Umayyah II 
berlangsung selama 275 tahun, waktu yang sangat panjang. Namun, 
seiring berjalannya waktu, kekuasaan Daulah Umayyah mulai 
melemah. Ada dua faktor utama yang menyebabkan runtuhnya Daulah 
Umayyah di Andalusia, pertama, para penguasa tidak memahami 
keadaan Andalusia yang sebenarnya, atau bisa jadi mereka 
memahaminya namun tidak ingin melakukan apa-apa untuk 
membenahi keadaan tersebut. Mereka cenderung tidak menyadari 
bahwa pergerakan mereka selalu diawasi oleh orang-orang Kristen. 
Kedua, sebagian penguasa membiarkan urusan-urusan penting yang 
seharusnya dikerjakan sendiri, tetapi mereka serahkan pada para 
perempuan, hal ini menjadi celah yang menyebabkan Manshur Ibn 
Abi „Amir dapat merebut kekuasaan dengan mudah.

15 
Abdurrahman (al-Dakhil) di masa pemerintahannya beberapa 

karya monumental sebagai bentuk kepiawaiannya dalam memimpin 
membangun Masjid Jami‟ Corodba, Taman Ar-Rushafah (Arrizafa) 
dan Qashru Damasyq (Istana Damaskus). 

Awalnya, sebelum dibangun masjid, tempat itu adalah gereja 
Visigoth San Vicente. Dan ketika Abdurrahman al-Dakhil 
menginginkan tanah tersebut untuk dibuat masjid, ia membayar 
kepada orang-orang Kristen setempat sebesar seratus ribu dinar emas 

                                                           
14Alkhateeb, Lost Islamic History: Reclaiming Muslim Civillisation from the Past 

diterjemahkan oleh Mursyid Wijanarko dengan judul Sejarah Islam yang Hilang, 
Menelurusir Kemali Kejayaan Muslim pada Masa Lalu, hlm. 87 

15Abdul Halim Uwais, Dirosah lisuquti tsalatsina daulah idlsmiysh diterjemahkan 
oleh Yudian Wahyudi, Marwan Ahmadi, Rahmad Ariadi dengan judul Belajar dari 
Runtuhnya Daulah-daulah Islam (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2020), hlm. 21–22 



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan125 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

dan membangun kembali gereja tersebut di tempat Maka mulai tahun 
170 H (785 M), gereja tersebut lain, dirobohkan yang kemudian 
dilanjutkan dengan pembangunan masjid pada tahun berikutnya, 171 
H (786 M). Bangunan masjid menghadap ke selatan dan selesai 
pembangunan dalam waktu setahun, rentang 171-172 H/ 786-787 M. 
Adapun biaya pembangunan masjid menelan biaya 200.000 dinar 
emas. Masjid Cordoba sebenarnya belum sempurna, sebab pada tahun 
meninggal. Sehingga al-Dakhi 788 M , Abdurrahman 
pembangunannya dilanjutkan oleh putranya Hisyam yang 
menambahkan menara dan halaman masjid antara tahun 788-796 M. 
juga dibangun tempat wudlu (Maidlaah), Lorong dan M ruang khusus 
wanita (saqifah) yang terletak di bagian belakang masjid. Pada masa 
Abdurrahman II, Masjid Cordoba memiliki luas 2628 M2 dan jika 
ditambah dengan halamannya maka mencapai 5256 M2 dan mampu 
menampung jamaah sebanyak Sepuluh ribu jamaah. Masjid ini 
memiliki 130 tiang utama yang sangat indah.16 

Masjid Cordoba terus mengalami perubahan dan perluasan 
halaman karena bertambahnya muslim Cordoba hingga pada saat 
Muhammad bin Abu Amir al-Manshur memimpin pada tahun 374/898 
luas lahan mencapai 22.000 M2 dan tiang-tiangnya berdiri megah dan 
tersusun indah. Hingga pada saat itu Masjid Cordoba menjadi 
bangunan termegah di Eropa, di masa orang Eropa masih tertinggal 
dan terbelakang bahkan hingga kini masjid Cordoba masih terasa 
megah meskipun telah berabad-abad usianya. Pada tahun 1236 M di 
tangan Raja Ferdinand II, masjid Corodoba diubah menjadi Gereja La 
Mezquita hingga saat ini.17 

Di sebelah barat laut Cordoba, Abdurrahman al-Dakhil taman 
sari yang dinamai ar-Rushafah atau al-Damasyq yang dikenal di 
Andalusia dengan nama Arrizafa. Ia membangun meniru taman sari 
yang pernah dibangun oleh kakeknya Hisyam bin Abdul Malik yang 
berada di timur laut dari kota Tadmir atau antara Tadmir dan Furat 
pada tahun 110 H. Tamansari Ar-Rushafah yang dibangun al-Dakhil 
merupakan taman yang luas yang dipenuhi dengan banyak tanaman, 
pohon dari berbagai negeri timur dan barat. Banyak benih-benih 
pohon di Syam yang dibawa ke Andalusia. Dan menariknya, semua 

                                                           
16Dzulkifli Imawan Imawan, Islam Eropa, Dinamika Peradaban & Sosial 

Intelektual Hukum islam pada Masa Daulah Umawiyah Andalusia (Yogyakarta: UII 
Press, 2022), hlm. 47 

17Imawan, hlm. 49 



126Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

tanaman tersebut dirawat dengan sangat baik sehingga menghasilkan 
limpahan buah-buahan yang baik. Dan tempat ini menjadi tempat 
pelepasan penat dan lelah al-Dakhil dlaam memimpin Andalusia.18 

Selain itu Abdurrahman al-Dakhil juga membangun Istana 
Damaskus sebuah istana yang megah yang dinamai qashru al-
Damasyqi atau Istana al-Rushafah. Atau juga disebut Rushafah 
Cordoba untuk membedakan dengan Rushafah Valencia. Istana ini 
terletak di atas gunung Cordoba sehingga terlihat seperti vila yang 
megah dan indah. Di sini juga terdapat pohon kurma yang kemudian 
dikenal dengan pohon kurma Abdurrahman al-Dakhil.19 
c. Para Pemimpin Daulah Umayyah Andalusia 

1) Abdurrahman al-Dakhil 
Abdurrahman al-Dakhil berkuasa sejak 138 H hingga 
meninggalnya di tahun 172 H. Ia berkuasa selama 33 tahun 4 
bulan setelah menaklukkannya pada usia 25 tahun. 

2) Hisyam bin Abdurrahman al-Dakhil 
Ia adalah putra dari Abdurrahman al-Dakhil dari istri yang 
bernama Jamal darah Eropa. Ia lahir di Andalusia pada tahun 
139 H dan meninggal relatif di usai muda pada usia 40 tahun 
setelah menjabat selama 7 tahun 8 bulan 8 hari. 

3) Al-Hakam bin Hisyam 
Lahir pada tahun 154 H dan meninggal pada tahun 206 H. 
dibaiat sebagai amir Andalusia pada tahun 180 pada usia 26 
tahun. 

4) Abdurrahman II bin Hakam bin Hisyam bin Abdurrahman al-
Dakhil 
Lahir pada tahun 176 H diangkat menjadi amir Andalusia 
setelah ayahnya meninggal dunia pada tahun 206 H. 
Abdurrahman II meninggal pada tahun 238 H. 

5) Muhammad bin Abdurrahman II bin Hakam bin Hisyam bin 
Abdurrahman al-Dakhil 
Lahir pada tahun 238 H dan meninggal pada usia 64 tahun. 

6) Munzir bin Muhammad bin Abdurrahman II 
Lahir pada tahun 229 H dan meninggal pada tahun 275 H. 
Menjabat sebagai amir sangat singkat selama 2 tahun kurang 
dari 17 hari. 

                                                           
18Imawan, hlm. 49–50 
19Imawan, hlm. 50 



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan127 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

7) Abdullah bin Muhammad bin Abdurrahman II bin Hakam 
Lahir pada taun 229 putra dari Muhammad bin Abdurrahman II 
dan meninggal pada tahun 275 H. Menjabat sebagai amir selama 
25 tahun 15 hari. 

8) Abdurrahman III 
Lahir pada tahun 277 H dan wafat pada tahun 350 H. Menjabat 
sebagai amir relatif lama selama 50 tahun 6 bulan 3 hari. 

9) Al-Hakam II 
Menduduki jabatan amir selama 15 tahun 7 bulan 3 hari 
melanjutkan kepemimpinan ayahnya (Abdurrahman III). 

10) Hisyam II 
Menjabat sebagai amir melanjutkan kepemimpinan ayahnya (al-
Hakam II), ia menjabat selama 36 tahun 2 bulan 10 hari. 

d. Periodisasi Dinasti Umayyah di Andalusia 
1) Periode Pertama (711-755) 

Pada periode ini, Spanyol berada di bawah pemerintahan para 
wali yang diangkat oleh khalifah Bani Umayah yang berpusat di 
Damaskus. Pada periode ini stabilitas politik negeri Spanyol belum 
tercapai secara sempurna, berbagai gangguan masih terjadi baik yang 
datang dari luar maupun dari dalam. 

Gangguan yang datang dari dalam yaitu berupa perselisihan di 
antara elite penguasa. Di samping itu, terdapat perbedaan pandangan 
antara khalifah di Damaskus dan gubernur di Afrika Utara yang 
berpusat di Khairawan. Adapun gangguan yang datang dari luar yaitu 
datangnya dari sisa-sisa musuh Islam di Spanyol yang tinggal di 
daerah pegunungan. 

2) Periode Kedua (755-912 M/136-301 H) 
Pada periode ini Spanyol berada di bawah pemerintahan 

khalifah Abbasiyah di Bagdad. Amir pertama adalah Abdurrahman I 
yang memasuki Spanyol, tahun 138 H/755 M dan diberi gelar 
Abdurrahman Al-Dakhil. Abdurrahman Al-Dakhil adalah keturunan 
Bani Umayah yang berhasil lolos dari kejaran Bani Abbasiyah ketika 
Bani Abbasiyah berhasil menaklukkan Bani Umayah di Damaskus. 
Selanjutnya Al-Dakhil berhasil mendirikan Dinasti Umayah di 
Spanyol. Saat periode ini, umat Islam Spanyol mulai memperoleh 
kemajuan baik dalam bidang politik maupun peradaban. Abdurrahman 
Al-Dakhil mendirikan Masjid Cordova dan sekolah-sekolah di kota-
kota besar Spanyol. 

  



128Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

3) Periode Ketiga (912-1013 M/301-403 H) 
Pada periode ini berlangsung mulai dari pemerintahan 

Abdurrahman III yang bergelar “An-Nasir” sampai munculnya “raja-
raja kelompok”. Pada periode ini Spanyol diperintah oleh penguasa 

yang bergelar khalifah. Pada periode ini umat Islam di Spanyol 
mencapai puncak kemajuan dan kejayaan menyaingi Daulah 
Abbasiyah di Bagdad. Abdurrahman An-Nasir mendirikan Universitas 
Cordova. Perpustakaannya memiliki ratusan ribu buku. Pada masa ini, 
masyarakat dapat menikmati kesejahteraan dan kemakmuran yang 
tinggi. 

4) Periode Keempat (1013-1086 M/ 403- 476 H) 
Pada masa ini Spanyol sudah terpecah-pecah menjadi beberapa 

negara kecil yang berpusat di kota-kota tertentu. Bahkan pada periode 
ini Spanyol terpecah menjadi lebih dari 30 Negara kecil di bawah 
pemerintahan raja-raja golongan atau Al-Mulukuth Thawaif yang 
berpusat di suatu kota seperti Sevilla, Cordova, Toledo dan 
sebagainya. Pada periode ini umat Islam di Spanyol kembali 
memasuki pertikaian intern. Ironisnya jika terjadi perang saudara, ada 
di antara pihak-pihak yang bertikai itu yang meminta bantuan kepada 
raja-raja Kristen. Namun, walaupun demikian kehidupan intelektual 
terus berkembang pada periode ini. Istana-istana mendorong para 
sarjana dan sastrawan untuk mendapatkan perlindungan dari satu 
istana ke istana yang lain. 

5) Periode Kelima (1086-1248 M/ 476- 638 H) 
Pada periode ini Islam meskipun masih terpecah dalam beberapa 

negara, tetapi terdapat satu kekuatan yang dominan yakni kekuasaan 
Dinasti Murabithun (1086-1143 M) dan Dinasti Muwahhidun (1146-
1235 M). Dinasti Murabitun pada mulanya adalah sebuah gerakan 
agama yang didirikan oleh Yusuf bin Tasyfin di Afrika Utara. Pada 
tahun 1062 M ia berhasil mendirikan sebuah kerajaan yang berpusat di 
Marakesy. Dan akhirnya dapat memasuki Spanyol dan menguasainya. 
Dalam perkembangan selanjutnya, pada periode ini kekuasaan Islam 
Spanyol dipimpin oleh penguasa-penguasa yang lemah sehingga 
mengakibatkan beberapa wilayah Islam dapat dikuasai oleh kaum 
Kristen. Tahun 1238 M Cordova jatuh ke tangan penguasa Kristen dan 
Sevilla jatuh pada tahun 1248 M. Hampir seluruh wilayah Spanyol 
Islam lepas dari tangan penguasa Islam. 

  



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan129 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

6) Periode Keenam (1248-1492 M/ 638- 882 H) 
Pada periode ini Islam hanya berkuasa di Granada di bawah 

Dinasti Ahmar (1232-1492 M). Peradaban kembali mengalami 
kemajuan seperti di zaman Abdurrahman An-Nasir. Akan tetapi, 
secara politik Dinasti ini hanya berkuasa di wilayah yang kecil. 
Kekuasaan Islam yang merupakan pertahanan terakhir di Spanyol ini 
berakhir karena perselisihan orang-orang istana dalam merebutkan 
kekuasaan. Abu Abdullah Muhammad merasa tidak senang kepada 
ayahnya karena menunjuk anaknya yang lain sebagai penggantinya 
menjadi raja. Ia memberontak dan berusaha merampas kekuasaan. 
Dalam pemberontakan itu, ayahnya terbunuh dan digantikan oleh 
Muhammad bin Sa‟ad. Abu Abdullah kemudian meminta bantuan 

kepada Ferdinand dan Isabella untuk menjatuhkannya. Dua penguasa 
Kristen ini dapat mengalahkan penguasa yang sah, dan Abu Abdullah 
naik tahta. 

Ferdinahand dan Isabella akhirnya mempersatukan dua kerajaan 
besar Kristen melalui perkawinan, dan akhirnya mereka menyerang 
balik terhadap kekuatan Abu Abdullah. Abu Abdullah tidak kuasa 
menahan serangan-serangan penguasa Kristen tersebut sehingga pada 
akhirnya kalah. Abu Abdullah akhirnya menyerahkan kekuasaan 
kepada Ferdinand dan Isabella, sedangkan Abu Abdullah hijrah ke 
Afrika Utara. Dengan demikian, berakhirlah kekuasaan Islam di 
Spanyol pada tahun 1492 M. Pada tahun 1609 M, boleh dikatakan 
tidak ada lagi umat Islam di wilayah ini. Walaupun Islam telah berjaya 
dan dapat berkuasa di sana selama hampir tujuh setengah abad 
lamanya. 
e. Dinamika Pemikiran Hukum Islam pada periode Daulah 

Umayyah Andalusia 
1) Perkembangan Ilmu Pengetahuan di Andalusia 

Di bawah kekuasaan dinasti Umayyah, Andalusia mengalami 
kemajuan yang sangat pesat tidak saja dalam aspek pembangunan 
fisik namun juga aspek peradaban lainnya seperti sosial, politik, 
ekonomi dan yang terpenting adalah perkembangan di bidang ilmu 
pengetahuan dan sains. Sehingga tidak mengherankan apabila 
kemajuan yang diraih oleh Andalusia menjadi pintu masuk bagi Eropa 
menuju zaman Renaisance.20 

                                                           
20Supriadin J, “Kontribusi Umayyah Andalusia dalam Pengembangan Ilmu 

Pengetahuan,” 4 Agustus 2020, hlm. 230–31 



130Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

Andalusia adalah tanah kelahiran pemikir-pemikir besar Islam, 
sebut saja Ibn Hazm, Ibn Arabi, Ibn Thufayl, Ibn Rusyd dan Ibn 
Bajjah. Yang telah mengukir sejarah pemikiran Islam yang 
berpengaruh pada bangsa Eropa. Andalusia dengan berbagai 
bangunannya merupakan contoh kemegahan arsitektur Islam masih 
berdiri kokoh hingga saat ini; Istana Alhambra di Granada, juga 
menara Torre del oro dan Giralda di Sevilla, Medina Azahara yang 
indah di Sevilla dan yang tidak dapat dilupakan Masjid Cordova atau 
sekarang bernama Mezquita di Cordova.21 

Sebagaimana pemimpin dinasti Abbasiyah yang berada di 
Baghdad, para khalifah dinasti Umayyah Andalusia juga mempunyai 
girah yang tinggi dalam hal pengembangan ilmu pengetahuan. 
Sebagian besar khalifah Umayyah Andalusia merupakan pecinta ilmu 
pengetahuan dan memberikan ruang yang seluas-luasnya bagi 
siapapun yang menaruh perhatian terhadap ilmu pengetahuan.22 

Sepanjang lebih dari tujuh abad kekuasaan Islam di Spanyol, 
umat Islam telah mencapai kejayaan dan mewarisi berbagai macam 
ilmu pengetahuan. Tak terhitung banyaknya kontribusi yang diberikan 
Dinasti Islam bagi perkembangan budaya Barat yang pada saat itu 
sedang berada di abad kegelapan. Kebangkitan intelektual dan 
kebangunan kultural Barat terjadi setelah sarjana-sarjana Eropa 
mempelajari, mendalami dan menimba begitu banyak ilmu-ilmu Islam 
dengan cara menerjemahkan buku-buku ilmu pengetahuan Islam ke 
dalam bahasa Eropa. Mereka dengan tekun mempelajari bahasa Arab 
untuk dapat menerjemahkan buku-buku ilmu pengetahuan Islam ke 
dalam bahasa Latin.23 

Kecintaan Abdurrahman al-Nashir terhadap ilmu pengetahuan, 
terbukti dengan perhatian dan usaha–usahanya dalam 
mengembangkan pendidikan Islam. Salah satu usaha yang ia lakukan 
adalah Mendirikan Universitas Cordoba. Usaha lainnya untuk 
mendukung perkembangan pendidikan di Cordoba ialah memberi 
perhatian dalam mengembangkan perpustakaan Cordoba yang sudah 
didirikan oleh pendahulunya. Dengan didirikannya Universitas 

                                                           
21Iwan Setiawan, “Peradaban Ilmu Andalusia : Masa Puncak Dan 

Kehancurannya,” Jurnal Tamaddun : Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam 9, no. 2 
(27 Desember 2021): hlm. 778, https://doi.org/10.24235/tamaddun.v9i2., hlm. 8905 

22Supriadin J, “Kontribusi Umayyah Andalusia dalam Pengembangan Ilmu 

Pengetahuan,” 4 Agustus 2020, hlm. 233 
23Supriadin J, hlm. 233 



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan131 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

Cordoba di Andalusia, membuktikan bahwa ilmu pengetahuan di 
Cordoba telah mengalami perkembangan pesat. Universitas ini pun 
menjadi tersohor di barat karena kemasyhurannya. kesuksesan para 
pengajarannya yang mampu melahirkan para sarjana intelektual. 
Universitas Cordoba menjadi salah satu kebanggaan umat Islam di 
Andalusia dan berhasil menandingi dua universitas lainya, yaitu 
Universitas Al-Azhar di Cairo dan Universitas Nizamiyah di Baghdad. 
selain itu ketenaran Universitas Cordoba berhasil menarik minat para 
mahasiswa dari dekat dan jauh, termasuk mahasiswa dari negara 
Eropa.24 

2) Pengaruh perkembangan Ilmu Pengetahuan di Andalusia 
Perkembangan ilmu pengetahuan membawa banyak pengaruh 

terhadap kemajuan kota Baghdad dan kota Andalusia menjadi The 
Golden Age of Islam. Pengaruh tersebut antara lain: Kota Baghdad 
dan Andalusia menjadi The Golden Age of Islam. Kota Baghdad dan 
Andalusia menjadi kota metropolitan dunia, sentra pendidikan, 
gudangnya ilmu pengetahuan, dan mercusuar peradaban. Banyak 
sekali ilmuan, filsuf, astronom, dokter, ahli sejarah, artis, seniman, 
sastrawan, dan ahli agama terkenal yang lahir dan menghasilkan 
karya-karya fenomenal. Kota Baghdad dan Andalusia menjadi ikon 
dan masterpiece arsitektur Islam terbesar di Eropa. Banyak muncul 
aliran baru dalam ilmu pengetahuan. Seperti, ilmu nahwu dan 
alirannya dan ilmu fiqih dan mazhab-mazhabnya.25 

Dinasti Abbasiyah yang telah berkuasa di Baghdad selama 
ratusan tahun, begitu pula Dinasti Umayyah telah berkuasa di 
Andalusia selama lebih dari tujuh setengah abad. Membawa begitu 
banyak pembangunan, perubahan, dan penemuan yang begitu 
membekas dalam sejarah peradaban dunia. Antara lain : Keindahan 
bangunan kota Baghdad (Irak) dan kota Andalusia (Spanyol) yang 
masih tersisa, hingga saat ini menjadi destinasi wisata yang banyak 
menarik wisatawan di seluruh dunia. Perkembangan keilmuan di 
kedua kota tersebut merupakan dasar ilmu pengetahuan yang kita 
nikmati hingga saat ini. Kota Baghdad (Irak) dan kota Andalusia 
(Spanyol) merupakan dua negeri Islam yang banyak melahirkan para 

                                                           
24Muhammad Husain Mahasnah, Adhwa’ala Tarikh al-Ulum ’inda al-Muslimin 

diterjemahkan dalam bahasa Indonesia dengan judul Pengantar Studi: Sejarah 
Peradaban Islam (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2016), hlm. 277 

25Masrika, “Perkembangan Ilmu Pengetahuan di Baghdad (Abbasiyah) dan 

Andalusia (Umayyah),” Nihaiyyat 2, no. 2 (Agustus 2023): hlm. 209 



132Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

ilmuan, filsuf, sastrawan, dan dokter terkenal yang karya-karya sangat 
fenomenal dan menjadi rujukan para ilmuan, filsuf, sastrawan, dan 
dokter seluruh dunia hingga saat ini. Universitas Cordoba, Universitas 
Granada, Universitas Toledo, perpustakaan Cordoba, Baitul Hikmah, 
dan Majelis Al-Mudzakarah merupakan pusat keilmuan yang menjadi 
tujuan orang-orang pada masa itu mencari dan menuntut ilmu. Dan 
menjadi pusat keilmuan seluruh dunia.26 

Hubungan dan jaringan keilmuan antara Bani Abbasiyah di 
Baghdad (Timur) dengan Bani Umayyah di Andalusia (Spanyol), 
terjalin dengan baik dan menghasilkan karya-karya keilmuan yang 
banyak menjadi sumber-sumber kepustakaan Islam. Jaringan 
keilmuan melalui diskusi kebudayaan, baik dengan cara melakukan 
imigrasi, pengembaraan, penyebaran ilmu melalui pendidikan, 
pengajaran dan penjualan buku-buku maupun hubungan politik dan 
diplomasi, menjadi media transformatif yang dinamis dan efektif 
dalam proses perkembangan lanjutan dan kemajuan kepustakaan 
Islam.27 

3) Kontribusi Fuqaha Mazhab Maliki dan Zhahiri di Andalusia 
a) Mazhab Maliki 

Di Spanyol Islam dikenal sebagai penganut Mazhab Maliki. 
Yang pertama kali memperkenalkan Mazhab ini adalah Ziyad ibn 
Adb Al-Rahman.28 Ia diutus untuk belajar ke Madinah pada tahun 
kedua pemerintahan Hisyam dan tidak hanya bertemu dengan 
murid-murid imam Malik, namun ia juga belajar langsung dengan 
Imam Malik. Sehingga ia dikenal sebagai faqih Andalusia dan ia 
menjadi salah satu penasehat al-Amir Hisyam Abdurrahman.29  

Perkembangan selanjutnya ditentukan oleh Yahya Ibn Yahya 
yang menjadi Qadhi pada masa Hisyam Ibn Adb Al-Rahman, dia 
adalah murid Imam Malik Ibn Anas di Baghdad. Yahya adalah 
orang yang bertanggungjawab memperkenalkan Mazhab Maliki ke 
Spanyol. Mazhab Maliki begitu kuat tertanam di kawasan ini, 

                                                           
26Masrika, hlm. 209–10 
27Masrika, hlm. 210 
28Abu Bakar, “Hukum Keluarga Islam Masa Pembangunan Andalusia” 3, no. 1 

(2017): hlm. 21 
29Imawan, Islam Eropa, Dinamika Peradaban & Sosial Intelektual Hukum islam 

pada Masa Daulah Umawiyah Andalusia, hlm. 89 



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan133 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

sehingga orang-orang di sana terbiasa menyatakan: “Kami tidak 
mengenal karya lain selain kitab Allah dan Muwaththa’ Malik”.

30 
Dan Mazhab Maliki menjadi Mazhab negara Andalus di 

mana banyak ulama Maliki diangkat sebagai para qadli dan fatwa 
di Daulah Andalusia. Sempat meredup ketika Andalusia dikuasai 
oleh Daulah Muwahhidin yang Hanya saja sempat menyebarkan 
Mazhab Zhahiriyah berusaha dan menghilangkan Mazhab Maliki 
dari Andalus dengan membakar kitab-kitab Maliki. Seperti dicatat 
Muhammad Abdullah Annan dalam Daulah al-Islam fi al-Andalus, 
Khalifah Ya'qub al-Manhsur salah satu pemimpin besar Daulah 
Muwahhidiyah dan pengikut Mazhab Zhahiri. meski ia dikenal 
sebagai salah satu pemimpin Daulah Muwahhidiyah terbaik, tetapi 
ia merupakan penghancur Mazhab Maliki di Andalusia. Di bawah 
pemerintahannya Mazhab Zhahiri berkembang dan melarang 
Mazhab Maliki, bahkan ia memberi perintah untuk membakar 
kitab-kitab Mazhab Maliki di penjuru negeri Andalus seperti kitab 
Mudawwanah Sahnun, Kitab Ibnu Yunus, Nawadir Ibnu Abi Zaid, 
Kitab Tahdzib karya Baradai, Wadlihah Ibnu Habib. Tidak hanya 
itu, ia juga melarang para pelajar mengkaji ilmu logika (kalam) 
bahkan mengancam dengan hukuman. Sebaliknya, ia memerintah 
para ulama hanya mengumpulkan hadis-hadis terutama tentang 
shalat. Tetapi setelah Daulah Muwahhidin tidak berkuasa, Mazhab 
Maliki kembali lagi menjadi mazhab yang diamalkan oleh 
penduduk Andalus.31 

Setidaknya ada empat alasan kenapa Mazhab Maliki diterima 
masyarakat Andalusia. Pertama, bahwa Mazhab Maliki sesuai 
dengan karakter orang-orang Mazhab Maliki. Kedua, kesungguhan 
para ulama Maliki khususnya murid-murid Imam Malik dalam 
mengajarkan Mazhab Maliki di Andalus. Ketiga, kerja sama para 
ulama Maliki dengan Para penguasa dalam membumikan dan 
mengokohkan serta menjadikan Mazhab Maliki sebagai Mazhab 
resmi negara. Keempat, penyebaran Ulama Maliki di berbagai kota 
di Andalusia.32 

  

                                                           
30Bakar, “Hukum Keluarga Islam Masa Pembangunan Andalusia,” hlm. 12 
31Imawan, Islam Eropa, Dinamika Peradaban & Sosial Intelektual Hukum islam 

pada Masa Daulah Umawiyah Andalusia, hlm. 93 
32Imawan, hlm. 94 



134Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

b) Mazhab Zhahiri 
Mazhab Zahiri yang didirikan oleh imam Abu Sulaiman 

Dawud bin Ali bin Khalf Al-Ashfahan yang lebih dikenal dengan 
panggilan imam Daud Al-Zahiri.33 Iwan Setiawan dalam tulisannya 
beranggapan bahwa Ibn Hazm adalah pendiri Mazhab Zahiri 
(literalis).34 Hal ini disebabkan peran Ibn Hazm dalam 
menyuarakan metode literalis dalam menyelesaikan permasalahan 
fiqh pada zamannya.  

Peran imam Abu Muhammad Ali bin Ahnad bin Sa‟id bin 

Hazm bin Ghalib bin Shalih bin Abi Sufyan bin Zaid juga turut 
dalam menyebarkan mazhab Zhahiri. Yang memiliki prinsip bahwa 
sumber hukum fiqh adalah zhahirnya nash, baik dari Al-qur‟an dan 

sunnah, tidak ada ruang bagi logika dalam menentukan suatu 
hukum. Pengikut mazhab ini menolak qiyas, istihsan, dzara‟i, 

kemaslahatan, maupun logika apapun bentuknya.35 
Mazhab Zhahiri masuk ke Andalusia melalui ulama negeri ini 

yang kembali dari menuntut ilmu ke Dunia Timur Islam. Pada abad 
ketiga Hijriah ada sekelompok besar ulama Cordova yang 
mengadakan rihlah ilmiah ke Dunia Timur Islam, khususnya 
kawasan Irak, untuk menuntut ilmu. Di antara mereka ada yang 
sempat bertemu dengan Ahmad bin Hambal, Daud Zhahiri dan 
lainnya. tradisi rihlah ilmiah ini berlanjut dari satu generasi ke 
generasi berikutnya. Bahkan sebaliknya, sesudah generasi awal 
tersebut tidak kurang pula ulama dari kawasan Timur yang 
berimigrasi ke Barat atau Andalusia. Melalui cara tersebut, mazhab 
selain Maliki mulai terkenal di Andalusia, termasuk mazhab 
Zhahiri. Di antaran para perantau awal itu terdapat ulama 
kenamaan, yaitu Bagi bin Mukhallad (w. 276 H) Muhammad bin 
Wadhdhah (w. 286 H) dan Qasim bin Asgab (w. 330 H) akan tetapi 
Tahir Ahmad Makmi menulis, bahwa masukya mazhab Zhahiri ke 
sana, yakni melalui Abdullah bin Muhammad bin Qasim bin 
Sayyar (w 272 H/885 M) pada pertengahan abad IX Masehi atau 
pertengahan abad ketiga Hijriyah, meskipun ia seorang Syafi‟iyyah 

                                                           
33Ahmad Qarib, Metode Ijtihad Mazhab Zahiri, Studi tentang Pemikiran Ibnu 

Hazm al-Andalusi (Fikra Publishing, t.t.), hlm. 22–23 
34Setiawan, “Peradaban Ilmu Andalusia,” hlm. 785 
35Mawardi Mawardi, “Perkembangan Empat Mazhab dalam Hukum Islam,” Jurnal 

An-Nahl 9, no. 2 (10 Desember 2022): 109, https://doi.org/10.54576/annahl.v9i2., hlm. 
59 



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan135 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

namun ia juga turut memperkenalkan mazhab Zhahiri. Perbedaan 
tersebut sebenarnya tidak begitu prinsipil, karena masa hidup 
mereka yang berdekatan dalam generasi yang sama. Dengan 
demikian ke semuanya dapat diterima sebagai para perintis 
masuknya mazhab selain Maliki ke Andalusia, termasuk mazhab 
Zhahiri.36 

Kemudian pada abad IV Hijriah muncul seorang ulama yang 
menyerukan mazhab ini. Munzir bin Sa‟id al-Baluthi (w 355 H). Ia 
seorang orator dan Qadhi di Cordova. Hanya saja dalam 
memutuskan perkara ia berdasarkan mazhab Maliki sesuai dengan 
kemauan penguasa. Ibn Hazm sendiri sempat bertemu dengan 
putranya, Said bin Mundzir yang telah amat tua pada tahun 403 H. 
Menjelang ia wafat. Kemudian muncul pula seorang ulama Zhahiri 
lainnya, yaitu Mas‟ud bin Sulaiman bin Muflit (w. 426 H), guru Ibn 
Hazm yang banyak mempengaruhinya.37 

Salah satu tokoh terkenal yang cenderung pada mazhab 
Zhahiri bernama Ibn Hazm putra pejabat dinasti Umaiyyah di 
Andalusia pada masa Khalifah Hisyarn bin al-Hakam al-Muayyad 
(366-399). Di bawah pemerintahan Hajib al-Manshur Abu Amir 
Muhammad bin Abu Amir al-Qathani (w. 392 H) dan Hajib Abd. 
Al-Malik al-Muzhaffar (w. 399 H/1009 M) Said bin Ahmad (w. 
402 H) ayah ibn Hazm menjabat sebagai Wazir.38 

Ibn Hazm mulanya penganut mazhab Maliki. Sebab mazhab 
inilah yang mendominasi kehidupan beragama di Andalusia dan 
kawasan Magribi umumnya. Mazhab ini bukan saja menjadi anutan 
masyarakat dan ulama setempat akan tetapi juga menjadi mazhab 
penguasa dan mazhab resmi negara sebagai tergambar dalam 
pemegang jabatan qadhi dan landasan putusan yang harus 
berdasarkan mazhab itu. Di samping itu ia juga menerima pelajaran 
awalnya dari mazhab Maliki seperti Abdullah bin Dahun dan 
Ahmad bin Jasur dan mempelajari kibat Muwatta‟nya Imam Malik. 

Dengan mempelajari kitab itu ia sekaligus mempelajari hadis dan 
fikih mazhab ini.39 

                                                           
36Qarib, Metode Ijtihad Mazhab Zahiri, Studi tentang Pemikiran Ibnu Hazm al-

Andalusi, hlm. 22–23 
37Qarib, hlm. 23 
38Qarib, hlm. 23 
39Qarib, hlm. 25 



136Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

Lalu pada perkembangannya Ibn Hazm berpindah ke Mazhab 
Syafi‟i, sebagai sebuah proses transisi mempelajari dan mencari 

kebenaran dan pengamatan dirinya dalam pemikirannya. Karena ia 
merasa tidak puas dengan mazhab Maliki, dan sikap ulama serta 
masyarakat bertaklid kepada mazhab ini secara fanatik. Yang pada 
akhirnya pemikiran Ibnu Hazm cenderung pada pemikiran mazhab 
Zhahiri, yang menggunakan alasan imam Syafi‟i menolak istihsan 
dalam istinbath hukum diterapkan pada penolakan qiyas sebagai 
sumber hukum. Sehingga ia berpendapat bahwa sumber hukum 
hanyalah al-Qur‟an, Sunnah dan Ijma‟ sebab syariat datang dari 

Allah dan dapat diketahui melalui nash saja, tidak yang lain. 
Sedangkan ijma‟ menurutnya kembali kepada tauqif atau petunjuk 
dari Rasulullah SAW. dengan demikian Ijma‟ kembali kepada 

nash.40 
Meskipun Ibn Hazm sejalan dengan mazhab Zhahiri, namun 

ia tidak bertaklid buta kepadanya karena di beberapa hal berbeda 
dengan pendapat mazhab Zhahiri. Namun dalam istinbat hukum 
memiliki kecenderungan yang sama. Kecenderungan Ibn Hazm 
kepada mazhab Zhahiri dipengaruhi oleh kondisi politik saat itu, di 
mana Mazhab Maliki yang dipegang oleh pemerintahan dijadikan 
sebagai jembatan dalam mendukung kepentingan politiknya 
diperparah dengan penggunaan ijma‟ dan qiyas sebagai senjata 

untuk membela kepentingan pemerintahan yang zalim saat itu 
karena banyak dijadikan sebagai jalan untuk melahirkan fatwa-
fatwa  hukum  yang berkenaan kehidupan yang rusak saat itu. 
Sehingga reaksi Ibn Hazm dalam kezahiriaannya atas kondisi sosial 
politik sat itu yang secara mendasar membutuhkan perbaikan  dari 
sisi landasannya. Ibn Hazm yang literalis dengan Ibn Arabi yang di 
batiniyah mendapat tempat di Andalusia. Walaupun ada 
pertentangan dan penolakan khususnya berkaitan dengan pemikiran 
Ibn Arabi, tetapi tidak sampai membawa pertumpahan darah.41 

Ibnu Hazm banyak melawan pemikiran-pemikiran Mazhab 
Imam Malik kala itu, hingga banyak ulama Fukaha yang 
membencinya dan memusuhinya atas gerakan yang dilakukan oleh 
Ibnu Hazm menyebarkan pemikirannya di Andalusia. Bahkan tidak 

                                                           
40Qarib, hlm. 27 
41Bernard Lewis, The Middle East: A Brief History of the Lost 2000 Years (New 

York: Scribner, 1995), hlm. 87 



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan137 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

segan-segan mempergunakan berbagai cara untuk meredam 
kegiatan Ibnu Hazm dalam mengajarkan dan menyebarkan 
pemikirannya. Di antaranya asalah satu cara ialah mengumumkan 
kekafiran dan kesesatannya. Yang lebih sadis lagi mereka 
menghasut penguasa agar menyingkirkannya dari wilayah 
kekuasaannya. Oleh karena itu, adakalanya kepindahannya ke 
daerah lain merupakan akibat dari tekanan penguasa. Permintaan 
mereka mendapat sambutan baik karena di balik itu ia 
menghendaki dukungan dan legitimasi terhadap aktivitasnya dari 
mereka. Paling tidak mereka peduli ia melakukan penyelewengan 
hukum. Hal ini mereka tidak akan mereka dapatkan dari Ibnu 
Hazm yang keras dan selalu mengkritik penyimpangannya sebagai 
bagian dari amar ma‟ruf dan mencegah kemungkaran. Bahkan 

pemerintah saat itu membakar kitab-kitab karya Ibnu Hazm. 
Beberapa hal yang penting diperankan oleh Ibn Hazm dalam 

karya-karyanya di antaranya: 
Pertama, Ibn Hazm merumuskan dan memformulasikan 

ushul fiqh dan metode ijtihad mazhab Zhahiri. Kitabnya al-Ahkam 
fi ushul al-Ahkam sarat dengan pandangan-pandangan prinsip 
tentang bagaimana cara beristinbat hukum dari al-Qur‟an dan al-
Sunnah. Ia menghimpun metode ijtihad mazhab Zhahiri dan 
memasukkan beberapa metodenya sendiri yang baru. 

Kedua, Ibn Hazm menegaskan karakteristik ijtihad dan 
metodenya dalam menggali hukum Islam. Menyebutkan langkah-
langkah yang ia kaji dalam berijtihad, yakni berpegang pada 
pengertian yang tersurat pada nash al-Quran atau al-Sunnah 
berdasarkan kebahasaan, mengakui ijma‟ sahabat sebagai sumber 

penetapan hukum, menolak segala macam ra‟yi dan menambahkan 

sumber hukum lain yaitu dalil karena dalil merupakan dalalat dari 
nash atau ijma‟. 

Ketiga, ibn Hazm membukukan furu‟ fiqhiyyat hasil 

ijtihadnya dan membandingkannya dengan ulama lainnya dan 
ulama mazhab Zhahiri. Bahkan tanpa kitabnya al-Muhalla bi al-
Atsar, fiqh ibn Hazm dan fiqh mazhab Zhahiri sulit dilacak 
kembali. 

Keempat, ibn Hazm mengaplikasikan pendekatan Zhahiri 
dalam mengkaji teologi dan ajaran-ajaran Islam yang dogmatis. 

 
  



138Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

4. Kesimpulan 
Islam masuk ke Andalusia pada masa kekhalifahan Walid I, dari 

Daulah Umayyah I yang berpusat di Damaskus. Akan tetapi, pada 
tahun 750 Masehi Daulah Umayyah I berhasil ditumbangkan oleh 
Dinasti Abbasiyah. Adapun kebangkitan Daulah Umayyah II di 
Andalusia dimulai pada tahun 756 M, yang dipelopori oleh 
Abdurrahman Ibn Muawiyah yang lebih dikenal dengan nama 
Abdurrahman al-Dakhil (yang memasuki Andalusia). Pada awal 
pemerintahannya, Abdurrahman al-Dakhil lebih menitikberatkan pada 
pembangunan kota seperti membangun benteng yang mengelilingi 
kota, mendirikan Masjid Agung Cordova, dan lain sebagainya. Daulah 
Umayyah Andalusia berkuasa selama kurang lebih 2 abad. 

Dalam perkembangannya, peradaban Daulah Umayyah 
Andalusia banyak dipengaruhi oleh kebudayaan-kebudayaan luar 
seperti kebudayaan Arab, Afrika, dan Eropa. Adapun peradaban yang 
mengalami kemajuan pada masa Daulah Umayyah Andalusia yaitu 
dalam bidang arsitektur, seni dan musik, bahasa, sastra, dan bidang-
bidang keilmuan lain seperti ilmu fiqih, filsafat, astronomi, dan 
kedokteran. Peradaban Islam pada masa itu berdampak besar pada 
peradaban Eropa yang ketika itu masih berada dalam zaman 
kegelapan. 

Daulah Umayyah Andalusia melakukan berbagai macam 
aktivitas untuk mewujudkan peradaban yang agung melalui 
pendidikan. Sekolah-sekolah dibangun, didirikan universitas, didirikan 
perpustakaan megah dilengkapi koleksi buku, melakukan pertukaran 
pelajar, mengutus sumber daya untuk belajar ke wilayah Timur 
Tengah, dan membuka ruang bagi orang Timur Tengah dan Eropa 
untuk berkunjung dan belajar di Cordoba. Lahirlah ulama-ulama yang 
memiliki pemahaman dan kedalaman ilmu, ibn Hazm salah satu di 
atantaranya. 
 

  



Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia – Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan139 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

Daftar Pustaka 
 
Alkhateeb, Firas. Lost Islamic History: Reclaiming Muslim Civillisation 

from the Past diterjemahkan oleh Mursyid Wijanarko dengan judul 
Sejarah Islam yang Hilang, Menelurusir Kemali Kejayaan Muslim 
pada Masa Lalu. Yogyakarta: Bentang, 2014. 

Bakar, Abu. “Hukum Keluarga Islam Masa Pembangunan Andalusia” 3, 

no. 1 (2017). 
Basya, Ahmad Fuad. Al-Atha‟ Al-Ilmi li Al- Hadharah Al-Islamiyyah wa 

Atsaruhu Fi Al-Hadharah Al-Insaniyyah diterjemakan oleh Masturi 
Irham dan Muhammad Aniq dengan judul Sumbangan Keilmuan 
Islam pada Dunia. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2015. 

Dahlan, M. “Islam di Spanyol dan Sisilia,” t.t. 
Imawan, Dzulkifli Imawan. Islam Eropa, Dinamika Peradaban & Sosial 

Intelektual Hukum islam pada Masa Daulah Umawiyah Andalusia. 
Yogyakarta: UII Press, 2022. 

Lewis, Bernard. The Middle East: A Brief History of the Lost 2000 
Years. New York: Scribner, 1995. 

Mahasnah, Muhammad Husain. Adhwa‟ala Tarikh al-Ulum ‟inda al-
Muslimin diterjemahkan dalam bahasa Indonesia dengan judul 
Pengantar Studi: Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2016. 

Masrika. “Perkembangan Ilmu Pengetahuan di Baghdad (Abbasiyah) dan 

Andalusia (Umayyah).” Nihaiyyat 2, no. 2 (Agustus 2023): 199–

212. 
Mawardi, Mawardi. “Perkembangan Empat Mazhab dalam Hukum 

Islam.” Jurnal An-Nahl 9, no. 2 (10 Desember 2022): 103–9. 
https://doi.org/10.54576/annahl.v9i2.59. 

Qarib, Ahmad. Metode Ijtihad Mazhab Zahiri, Studi tentang Pemikiran 
Ibnu Hazm al-Andalusi. Fikra Publishing, t.t. 

Refileli, Refileli. “Peradaban Islam di Andalusia (Perspektif Sosial 

Budaya).” Tsaqofah dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan dan Sejarah 
Islam 2, no. 2 (25 Desember 2017): 153. 
https://doi.org/10.29300/ttjksi.v2i2.713. 



140Ali Akbarul Falah, Dzulkifli Hadi Imawan – Kontribusi Keilmuan dan Peradaban Islam Andalusia 

Sumbula : Volume 8, Nomor 1, Januari 2023 

Setiawan, Iwan. “Peradaban Ilmu Andalusia : Masa Puncak Dan 

Kehancurannya.” Jurnal Tamaddun : Jurnal Sejarah dan 

Kebudayaan Islam 9, no. 2 (27 Desember 2021). 
https://doi.org/10.24235/tamaddun.v9i2.8905. 

Supriadin J, Irwan. “Kontribusi Umayyah Andalusia dalam 

Pengembangan Ilmu Pengetahuan.” FiTUA: Jurnal Studi Islam, 4 

Agustus 2020, 225–44. https://doi.org/10.47625/fitua.v1i2.273. 
Uwais, Abdul Halim. Dirosah lisuquti tsalatsina Daulah idlsmiysh 

diterjemahkan oleh Yudian Wahyudi, Marwan Ahmadi, Rahmad 
Ariadi dengan judul Belajar dari Runtuhnya Daulah-Daulah Islam. 
Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2020. 

Zaghrut, Fathi. An-Nawazil Al-Kubra fi At-Tarikh Al-lslami 
diterjemahkan oleh Masturi Irham & Malik Supar dengan judul 
Bencana-bencana Besar dalam Sejarah Islam. Vol. I. Jakarta: 
Pustaka al-Kautsar, 2014. 

Zubaidah, Siti. Sejarah Peradaban Islam. Medan: Perdana Publishing, 
2016. 


